SİYER DERS NOTLARI

**Siyer:** Hz. Peygamberimizin (s.a.v.) şahsiyetini, ahlakını, doğumundan ölümüne kadar hayatını, onun yaşayış biçimini, savaşlarını tüm yönleriyle inceleyen ve anlatan ilim dalıdır.

Yüce Allah (c.c) İlk insan ve ilk peygamber olan hz. Adem’den Hz. Muhammed’e kadar her dönemde peygamberler göndermiştir. Peygamberlerin temel görevi, insanların iki dünyada da mutlu olmasını sağlamak amacıyla rehberlik yapmak ve onlara hakikatleri öğretmektir. Peygamberlere iman, İslam’ın inanç esaslarından biridir.

Allah (c.c.), peygamberleri insanlara rehber olarak görevlendirmiştir. Peygamberleri rehber edinmek için onların hayatları hakkında bilgi sahibi olmalıyız.

Kur’an-ı Kerim’de “Sen elbette üstün bir ahlaka sahipsin.” buyurularak, Allah’ın (c.c.) Peygamberimizi (s.a.v.) güzel bir ahlakla donattığı ve onu örnek almamız gerektiği vurgulanmıştır. Peygamberi örnek almak, onun sahip olduğu ahlaki faziletleri hayatımıza geçirmekle olur.

**Sünnet;** Peygamberimizin (s.a.v.) dinî ve ahlaki örnekliğini ifade eden bir kavramdır. Sünnet; kavli, fiili ve takrirî olmak üzere üçe ayrılır**: Kavli;** Peygamberimizin (s.a.v.) sözlü açıklamalarını**, fiili**; eylem ve uygulamalarını, **takrirî** ise; onay verdiği tutum ve davranışlarını ifade etmektedir.

Resûlullah’ın bazı erdemli davranışlarını Kur’an-ı Kerim’den öğrenirken onun diğer söz ve uygulamaları bize hadis kitapları aracılığıyla ulaşmıştır. Nitekim Peygamber Efendimiz (s.a.v.) şöyle buyurur: “Ey Müminler! Size iki emanet bırakıyorum, onlara sarılıp uydukça yolunuzu hiç şaşırmazsınız. O emanetler, Allah’ın kitabı Kur’an-ı Kerim ve Peygamberin sünnetidir.”

2. RİSÂLET ÖNCESİ DÜNYANIN DİNÎ DURUMU

**Risâlet:** Allah (c.c.) ile insanlar arasında yapılan elçilik görevine denir. Peygamberlik anlamına gelir

İslam dinini ve Peygamber Efendimizin (s.a.v.) dinimizdeki yerini ve önemini anlamak için risâlet öncesi durumu bilmek, anlamak ve iyi değerlendirmek gerekir. İslam’dan önce yeryüzünde farklı milletler, devletler, medeniyetler ve bunların mensup olduğu birçok din ve inanış vardı. Yahudilik ve Hıristiyanlık dinlerinin yanında, Haniflik, Budizm, Hinduizm, Konfüçyanizm, Taozim, Göktanrıcılık, Putperestlik ve Mecûsîlik inançları vardı. Peygamberimizden (s.a.v.) önce dünyada genel bir ahlaki yozlaşma hâkimdi. Arap Yarımadası’ndaki kabileler de sürekli savaş hâlindeydiler. İnsanlar iyilik ve fazilet değerlerini önemsemez hâle gelmişlerdi. Sevgi ve merhameti yaymak için gönderilen dinler, mensupları elinde zulüm aracı hâline dönüşmüştü. Her yerde fitne ve fesat kol geziyordu. İnsanlığın muhtaç olduğu emniyet, güven, huzur, adalet, merhamet ve iyilik yok olmuş, yeryüzünü kötülük kaplamıştı

**Tevhid:** Allah’ın (c.c.) tek ve eşsiz olduğuna inanma ve ona hiçbir şeyi ortak koşmadan ibadetleri yalnızca Allah’a (c.c.) yapma.

**Teslis:** Üçleme anlamına gelir. Baba, oğul ve Ruhül Kudüs’ün birleşmesinden meydana geldiğine inanılan Hıristiyanlıktaki tanrı anlayışıdır.

**Dinî Hayat**

Risâletten önce Arap Yarımadası’nda “**Cahiliye Dönemi**” yaşanıyordu. İnsanların çoğu kendi elleriyle yaptıkları taş, ağaç, toprak, altın ve gümüşten putlara tapıyordu. Fakat Arap Yarımadası’nda her zaman putperestlik inancı hâkim değildi.

**Cahiliye**: Peygamberimizden (s.a.v.) önce insanların yaşadıkları; putlara tapma, soyla övünme, kan davası, içki, kumar, tefecilik, zina, adaletsizlik, zayıfları ezme, kibir gibi olumsuz tutum ve davranışları içeren sosyal ve kültürel ortama denir.

Peygamberimizden (s.a.v.) önce Arap Yarımadası’na tevhid inancını hatırlatmak ve ahlaki açıdan insanları uyarmak için peygamberler gelmiştir. **Hud (a.s.) Ad kavmine, Salih (a.s.) Semud kavmine, Şuayb (a.s.) Eyke kavmine** gönderilmiştir.13 Bu kavimler Arap Yarımadası’nda bulunmaktaydı.

Araplar önceden tevhid inancına mensuptu. Hz. İbrahim (a.s.) ve oğlu İsmail (a.s.) tarafından inşa edilen Kâbe, tevhid inancının mabedidir. Zamanla Araplar çevrelerindeki putperest kültürlerden etkilenmeye başladılar. Arap Yarımadası’nda pek çok yerde kutsal mabedler vardı. Bu mabedlerde o bölgenin putları bulunurdu. **Lat, Menat, Uzza ve Hübel** bunlardan bazılarıdır. Kâbe’de de irili ufaklı birçok put vardı.

**Şirk:** Allah’a (c.c.) inanmakla birlikte başka varlıkları da ilah kabul ederek Allah’a (c.c.) ortak koşmaktır. Allah’a (c.c.) ortak koşan kişiye de müşrik denir.16 Kur’an-ı Kerim’de şirk şu ayetle yasaklanmıştır. “Allah kendisine ortak koşulmasını asla bağışlamaz; bundan başkasını dilediği kimse hakkında bağışlar. Allah’a ortak koşan kimse büyük bir günah işleyerek iftira etmiş olur.”

Risâletten önce Arap Yarımadası’nda yaşayan ve sayıca az olan Hanif diye anılan insanlar da vardı. **Hanifler**, Hz. İbrahim’in (a.s.) dinini devam ettiren ve tevhid inancına mensup kişilerdi.

**Siyasi Hayat**

İslamiyet gelmeden önce, Arap Yarımadası’nda Sebe, Main, Himyerî, Nabatî ve Gassanî gibi devletler vardı. Krallıkla yönetilen bu devletlerin arasında siyasi bir birlik yoktu. Bu devletler, sürekli ya kendi içlerinde mücadele ediyor ya da Bizans ve Sâsânî gibi büyük devletlerle savaşıyorlardı. Büyük çöllere sahip olan bu bölge, iklim koşullarının da elverişsiz olması nedeniyle büyük medeniyetler tarafından ele geçirilememiş, bu bölgede ortaya çıkan uygarlıklar da varlığını uzun süre koruyamamışlardı.

Arap Yarımadası’nda insanlar kabileler hâlinde yaşıyordu. Kabilecilik yaygındı ve bir kimse kendi kabilesi haksız olsa bile onun tarafında yer alıyordu. Kabile içindeki bu birlik ruhunu sağlayan unsur asabiyetti. **Asabiyet**, nesepleri bir olsun veya olmasın insanlar arasındaki birlikteliği sağlayan manevi dayanışma duygusudur. Kabileler, birlikte yaşamak, mücadele etmek ve hayatta kalmak için bu dayanışmanın gerekli olduğunu düşünürlerdi

Arap kabileleri arasında devam eden savaşlar bölgede adaleti, güveni ve huzuru yok etmişti. Araplar sadece “**Eşhürü’l-Hurum”** (Haram Aylar) olarak bilinen zilkade, zilhicce muharrem ve recep aylarında savaş yapmazlardı. Eğer haram aylarda savaş olursa buna **“Ficar Savaşı”** denirdi. Bu dört ayda sulh ilan edilir, insanlar hac ibadetlerini ve panayırlarda alışverişlerini rahatça yaparlardı.

**Sosyal ve Ekonomik Hayat**

Arap toplumlarında insanlar hayatlarını iki şekilde sürdürüyorlardı. Arap Yarımadası’nın güneyinde yerleşik hayat yaygınken bölgenin orta ve kuzeyinde coğrafi şartlar yüzünden göçebe hayat hüküm sürmekteydi. Çöllerde ve vahalarda deve ve atlarıyla göçebe hayatı yaşayan, çadırlarda hayatını sürdüren, hayvancılık yapan kişilere **bedevî** denirdi. Cahiliye Döneminde bedeviler sık sık ticaret kervanlarına saldırı düzenleyerek yağmacılık yapar, geçimlerini bu şekilde sürdürürlerdi. Köylerde ve şehirlerde yerleşik olarak yaşayan, tarım, ticaret ve hayvancılıkla uğraşan kişilere de **hadarî** denirdi.

Cahiliye Döneminde, Arap Yarımadası’ndaki insanlar, diğer bölgelerde olduğu gibi efendi köle, zengin fakir ve güçlü zayıf olarak ayrılıyordu. Arap toplumunda erkek egemen bir yapı vardı. Erkekler istediği kadar evlenebilirken, kadın ancak çocuğu olduğu zaman aileden sayılıyor, fakat mirastan yararlanamıyordu.

**Kültürel Hayat**

Cahiliye Dönemi’nde Arap toplumunda sözlü kültüre önem verilmesinden dolayı şiir ve hitâbet gelişmişti. Savaş meydanlarında askerleri cesaretlendirmek, ölenlerin arkasından ağıt yakmak için şiirler söylenir, konuşmalar yapılırdı. Okuma yazma oranı düşük olmasına rağmen sözlü aktarıma dayalı olan soy ilmi, iz sürme, efsanelerden oluşan tarih geleneği ve kehanette bulunma çok gelişmişti.

Araplar, panayır zamanlarında şiir yarışmaları düzenler, seçilen en iyi şiirleri altın yapraklara yazarak Kâbe’nin duvarına asarlardı. Bu şiirlerden meşhur olan yedi tanesine **“Muallakât-ı Seb’a” (Yedi Askı)** denirdi

Cahiliye Dönemi tutum ve davranışları risâletten önce ve sonra devam ettiği gibi günümüzde de varlığını sürdürmektedir. İnsanların nefislerine ve arzularına köle oldukları, şirk koşarak tevhid inancını reddettikleri, adaletten yoksun, zulüm, sömürü ve ırkçılığın hâkim olduğu, kumar, içki, fal ve büyü gibi haram tutum ve davranışların devam ettiği her zaman ve mekânda cahiliye varlığını sürdürmektedir.

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) cahiliye âdetlerinin müşrik Araplarla birlikte ortadan kalkmadığını ifade eden bir hadisinde şöyle buyurur: “Ümmetimin içinde Cahiliye Dönemi’nden kalma, tamamen terk edemeyecekleri dört âdet vardır: Asaletleriyle övünmek, başkalarının soyuna dil uzatmak, yıldızları vesile edinerek yağmur beklemek, ölünün arkasından yüksek sesle ağlamak.”

**RİSÂLET ÖNCESİ HİCAZ**

Arabistan, özellikle Hicaz Bölgesi, Allah’ın (c.c.) Resûlü ve son peygamberi Hz. Muhammed’in (s.a.v.) dünyaya geldiği, hayatını sürdürdüğü, risâletin geldiği ve vefat ettiği yer olması bakımından önemli bir yerdir. Zira İslam dini bu bölgenin önemli şehirlerinden Mekke’de doğmuş, Medine’de gelişip yayılmıştır. Arap Yarımadası’nın üç önemli bölgesinden biri olan **Hicaz Bölgesi’nde Mekke, Yesrib (Medine) ve Tâif bulunmaktaydı.** Önemli ticaret yollarının geçtiği Hicaz Bölgesi, Mekke başta olmak üzere panayırların yapıldığı ve ticaretin canlı olduğu yerdi. Yesrib şehri bereketli topraklara sahip olduğu için tarım yapılırdı. Tâif şehri, havası serin ve güzel olduğu için Araplar tarafından rağbet edilen bir yerdi. Mekke, Yesrib ve Tâif halkı genellikle putlara tapardı. En meşhur putları Lat, Menat, Uzza ve Hubel’di. Yesrib’de ise Yahudi kabileleri bulunuyordu.

**Mekke**

Hicaz Bölgesi’nin önemli şehirlerinden biri olan Mekke, risâletten önce, **“Umm’ul-Kurâ” (Şehirlerin anası)** olarak bilinirdi.
Mekke’nin İslam tarihinde ve Müslümanların nazarında önemli bir yeri vardır. Yeryüzünde Hz. Adem (a.s.) tarafından Allah’a (c.c.) ibadet için yapılan ilk bina Kâbe, Mekke’dedir. Kâbe sonraki dönemlerde Hz. İbrahim (a.s.) ve oğlu İsmail (a.s.) tarafından yeniden inşa edilmiştir. Hacerü’l-esved’i (siyah taş) Kâbe’nin köşesine ilk yerleştiren Hz. İbrahim’dir
Kur’an-ı Kerim’de Kâbe; **“Beytü’l Haram”**, Kâbe’nin de içinde bulunduğu mescid ise **“Mescid-i Haram”** olarak anılmıştır.
Hac ibadeti, Hz. İbrahim (a.s.) zamanında farz kılınmış ve Mekke güvenli belde olmuştur.
**Harem:** Özellikle Mekke şehrini çevreleyen sınırlar için kullanılan bu kelime “saygıya layık, korunmuş, yasaklanmış” anlamlarına gelir. Hac ve umre için gelen kişilere bu bölgelerde bazı davranışları yapmaları yasaklanmıştır.

**Kureyş kabilesinden Kusay b. Kilâb,** Huzâalıların idaresini sona erdirerek şehrin hâkimiyetini ele geçirdi. Mekke’nin idaresinde ve hac hizmetlerinde bazı yenilikler yapan Kusay, Kâbe’nin yanına Kureyş kabilesinin önemli işlerinin görüşüldüğü Dârü’n-Nedve’yi inşa etti. Mekke’yi şehir hâline getiren Kusay, Kâbe’nin bakımını ve Kâbe’yi ziyarete gelenlerin ihtiyaçlarını yerine getirmek için bazı görevler belirledi. Bu görevlerden bir kısmı şunlardır:
**Hicâbe:** Kâbe’nin anahtarını taşıma ve perdadarlığını yapma görevidir.
**Sikâye:** Kâbe’yi ziyarete gelenlerin suyunu temin etme ve zemzem kuyusuna bakma görevidir.
**Rifâde:** Kâbe’yi ziyarete gelenlerin barınma ve yiyecek ihtiyaçlarını karşılama görevidir.

**Nedve:** Kusay’ın yaptırdığı istişare meclisi olan Daru’n-Nedve’ye başkanlık etme görevidir. Savaş, sulh ve şehrin önemli işlerinin kararı bu mecliste verilirdi. Mekke’nin idaresi Kusay’ın vefatından İslam’ın doğuşuna kadar Kureyş kabilesinde kaldı.

**Yesrib (Medine)**

Medine, hicret yurdu olması ve halkının herhangi bir zorlamaya maruz kalmadan İslam’la şereflenmesinden dolayı **“Kur’an ile fethedilmiş”** şehir olarak kabul edilir.

Kur’an-ı Kerim’in Ahzab Sûresi 13. ayetinde Medine’nin ismi Yesrib olarak ifade edilir. Hicaz Bölgesi’nin verimli topraklarına sahip olan Yesrib, su kaynakları bakımından da zengin bir şehirdi. Tarihte ilk yerleşmenin ne zaman olduğu bilinmemekle birlikte Yesrib’e ilk gelen kabileler Amâlika, Yahudiler, Evs ve Hazrec’dir.

Yesrib’de bulunan Evs ve Hazrec kabileleri, Yahudiler ve diğer kabilelerin kışkırtmasından dolayı basit sebeplerden çıkmış olan ve çok uzun süren **“Eyyâmü’l-Arab” (Arap günleri, Arap savaşları)** adlı savaşları yaptılar. Kendi içlerinde yaptıkları bu bitmeyen savaşlar hem şehri hem de kendilerini yıpratmıştı.

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: “Irkçılığa (asabiyete) çağıran bizden değildir; ırkçılık için savaşan bizden değildir. Irkçılık üzere, asabiyet uğruna ölen bizden değildir.”

 Yesrib’de Yahudilik ve putperestlik inancı yaygındı. Her evin kendi putu olduğu gibi Yesriblilerin genel olarak taptıkları **Menât** putu vardı.

**Tâif**

Hicaz Bölgesi’nin önemli şehirlerinden biri de Tâif’ti. Şehir, Sakîf kabilesinin hâkimiyetine geçince etrafını surlarla çevirdiler. **Tâif, “çevresi duvarla çevrili”** anlamına geldiği için şehre bu isim verildi. Tâif’in havası temiz ve serin olduğu için Mekkeli zenginler için sayfiye (yazlık) yeriydi. Zengin su kaynaklarına sahip olan Tâif’in bereketli topraklarında büyük üzüm bağları ve bahçeleri vardı. Hem ticaret, hem de tarımla uğraşan Tâif halkı oldukça zengindi. Tâif halkı putlara tapardı. Tâifliler, Mekke’nin Arabistan’da en önemli dinî merkez olmasından duydukları rahatsızlık sebebiyle, Kâbe’ye karşılık içinde Lât putunun bulunduğu bir mâbed inşa ettiler. Bu sebeple Tâif şehri de bir tür hac mekânı oldu.

**PEYGAMBERİMİZİN (s.a.v.) SOYU VE AİLESİ**

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) Kureyş Kabilesi’nin köklü ailesi Haşimoğulları koluna mensuptur. Peygamberimizin (s.a.v.) soyu, Hz. İbrahim’in (a.s.) oğlu Hz. İsmail’in neslinden gelmektedir.2 Babası Abdullah, dedesi Abdülmuttalib, babaannesi Fatıma’dır. Peygamberimizin (s.a.v.) annesi Âmine, dedesi Vehb, anneannesi ise Berre’dir. Peygamberimizin (s.a.v.) anne tarafı, Zühreoğulları Kabilesi’ndendir. Haşimoğulları ve Zühreoğulları Mekkeli olup birkaç nesil yukarıda Kilâb’da soyları birleşir. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hem annesi hem de babası Kureyş’in seçkin ailelerine mensupturlar

Abdülmuttalib, Haşimoğullarının başkanıydı. Kâbe’yi ziyarete gelenlerin su ve yemek ihtiyacını karşılama işleri olan sikâye ve rifâde görevlerini yürütürdü. Bu görev babası Haşim’den kendisine miras kalmıştı. Abdülmuttalib, Cürhüm Kabilesi’nin şehri terk ederken kapattığı Zemzem Kuyusu’nun yerini bulmuş, ayrıca Fil Olayı’nda da Ebrehe ile görüşmelerde bulunmuş iyi bir yöneticiydi. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) babası Abdullah, Abdülmuttalib’in oğullarından biriydi. Abdülmuttalib bir gün Kureyş Kabilesi’nin önde gelen kişileri tarafından rahatsız edildi. Savunmasız kalan Abdülmuttalib, kendisini destekleyecek on oğlu olması durumunda birini kurban edeceğine dair adakta bulundu. Abdülmuttalib, on oğlu olunca kurâ çekerek birini kurban etmeye karar verdi. Fakat her kurâda, Abdullah’ın ismi çıktı. Bunun üzerine Abdülmuttalib kendisine önerilen bir çözümle yüz deve kurban ederek adağını yerine getirmiş oldu.5Peygamberimizin (s.a.v.) amcaları; Haris, Zübeyr, Ebu Talib, Ebu Leheb, Hamza ve Abbas’dır. Haris ve Zübeyr, risâletten önce vefat etmiş, diğerleri ise İslam Dönemi’ne yetişmişlerdir. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) halaları ise, Âtike, Beyza, Ervâ, Berre, Safiye, ve Ümeyme’dir. Abdullah evlilik çağına geldiğinde babasının girişimleri üzerine Âmine ile evlendi. Abdullah, evlendikten birkaç ay sonra ticaret için Suriye’ye gitti. Oradan dönerken Yesrib’de (Medine) akrabalarının yanında hastalandı. Bir ay hasta yattıktan sonra iyileşemedi ve vefat etti. Peygamberimizin (s.a.v.) babasının kabri Medine’dedir. Babası vefat ettiğinde Peygamberimiz (s.a.v.) henüz dünyaya gelmemişti.

**PEYGAMBERİMİZİN (s.a.v.) DOĞUMU VE ÇOCUKLUĞU**

Peygamber Efendimiz (s.a.v.), 571 yılında 20 Nisan pazartesi gecesi, (Rebiülevvel ayının, 12. gecesi) Mekke’nin Haşimoğulları Mahallesi’nde, bir yetim olarak dünyaya geldi. Peygamberimizin (s.a.v.) doğumundan 55 gün önce “Fil Olayı” meydana gelmişti.

Kur’an-ı Kerim’de, “Muhammed” ismi dört yerde, “Ahmed” ismi bir yerde geçmektedir.

Rebiülevvel ayının, 12. gecesi olan Peygamberimizin (s.a.v.) doğumu **“Mevlid Kandili”** olarak kutlanır. Mevlid Kandili’nde, Süleyman Çelebi’nin yazdığı, Peygamber Efendimizin (s.a.v.) hayatını anlatan ve onu öven “Mevlid” adlı naat okunur. Naat: Hz. Muhammed’in (s.a.v.) özelliklerini övmek için yazılan şiir veya kasideye denir.

**Peygamberimizin (s.a.v.) Sütanneye Verilmesi:**

Mekke’de havanın çok sıcak olması, çocuk ölümleri ve salgın hastalıklar nedeniyle özellikle zengin ailelerinin bebekleri emzirilmek ve belli bir yaşa kadar büyütülmek üzere, köylerde yaşayan sütannelerin yanına verilirdi. Böylelikle çocuklar hem sağlıklı bir havada büyür, hem de fasih (açık ve düzgün) Arapçayı öğrenirdi. Çocuklar genellikle sekiz veya on yaşına kadar sütanne yanında kalırdı.

Peygamberimiz (s.a.v.) bu geleneğe uygun olarak Tâif yakınlarında göçebe olarak yaşayan ve fasih Arapça konuşmasıyla bilinen Benî Sâ’d kabilesinden Hâlime’ye verildi.

Hz. Muhammed (s.a.v.) iki yaşındayken sütten kesilince Hâlime çocuğu annesine teslim etti. Âmine, o yıl Mekke’de veba salgını olması nedeniyle çocuğu Hâlime’ye tekrar verdi. Hâlime, dört yaşına kadar Peygamberimizle (s.a.v.) ilgilenerek onu tekrar annesinin yanına getirdi.

Peygamberimizin (s.a.v.) süt kardeşleri, Abdullah, Ümeyse ve Şeyma’dır. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) sütannesi, süt babası ve süt kardeşlerinin İslamiyeti kabul ettikleri bilinmektedir.

**Peygamberimizin (s.a.v.) Annesi Âmine’nin Vefat Etmesi:**

Hz. Muhammed (s.a.v.), altı yaşına kadar annesinin yanında dedesi, amcaları ve diğer akrabalarıyla birlikte büyük bir şefkatle büyüdü. Âmine, oğlu ve hizmetçisi Ümmü Eymen’le birlikte akrabalarını ve eşinin kâbrini ziyaret etmek için Medine’ye gitti.

Âmine, Muhammed (s.a.v.) ve Ümmü Eymen bir ay Medine’de misafir kaldılar. Medine’yi çok seven Hz. Muhammed (s.a.v.), annesiyle beraber dayılarını ve babasının kâbrini ziyaret etti. Peygamberimiz (s.a.v.) Medine’de dayılarının çocuklarıyla oyunlar oynadı, ata binmeyi, yüzmeyi ve ok atmayı öğrendi. Ziyaretlerini bitirdikten sonra Mekke’ye dönmek için yola çıktılar. Ebva köyüne geldiklerinde Âmine hastalandı ve genç yaşta vefat etti.18 Ümmü Eymen önce babasız, sonra annesiz kalan Peygamberimizi (s.a.v.) Mekke’ye getirerek dedesi Abdülmuttalib’e teslim etti

Abdülmuttalib seksen iki yaşına gelmişti. Hz. Muhammed’i (s.a.v.) emanet edecek ve onu himaye edecek birini seçmesi gerekiyordu. Abdülmuttalib, hastalandığında oğullarını yanına çağırdı ve onu Ebu Talib’e emanet etti. Peygamberimiz (s.a.v.) sekiz yaşında iken dedesi vefat etti. O, bu duruma çok üzülmüş hatta arkasından gözyaşı dökmüştü.

**Amcası Ebu Talib’in Peygamberimizi (s.a.v.) Himaye Etmesi:** Peygamberimiz (s.a.v.) dedesi vefat edince amcası Ebu Talib ve yengesi Fatıma’nın yanında yaşamaya başladı. Ebu Talib, Hz. Muhammed’i (s.a.v.) kendi öz çocuğu gibi sever, gittiği her yere onu da götürür, öksüz ve yetim olduğunu ona hissettirmemeye çalışırdı. Ebu Talib, bazen Peygamberimizi (s.a.v.) yanına alıp onunla uyur, o gelmeden yemeğe başlamazdı.

Hz. Muhammed (s.a.v.) büyüdüğünde amcasının ve Mekkelilerin koyunlarını otlatarak ailesinin geçimine yardım etmeye başladı.

Ebu Talib, Peygamber Efendimizi (s.a.v.) çocukluğunda, gençliğinde ve peygamberliği döneminde her zaman korudu ve onun yanında oldu. Son nefesine kadar Ebu Talib, yeğenini hiçbir konuda yalnız bırakmadı. Hicretten kısa bir süre önce Ebu Talib vefat etti.